
DOCENCIA Nº 37	 MAYO 200944

R E F L E X I O N E S  P E D A G Ó G I C A S



45

RE
FL

EX
IO

N
ES

 P
ED

A
G

Ó
G

IC
A

SEducar en la 
diversidad cultural: 
lecciones aprendidas 
desde la experiencia en 
América Latina
Carolina Hirmas R. / Rosa Blanco G.

1  La Red de Innovaciones Educativas para América Latina y el Caribe, coordinada por UNESCO www.redinnovemos.org , es un espacio interactivo 
y foro permanente de reflexión, producción, intercambio y difusión de conocimientos y prácticas acerca de la innovación y el cambio educativo, 
que contribuye al mejoramiento de la calidad de la educación en sus distintos niveles educativos, modalidades y programas. 
2  El estudio completo fue publicado en el segundo volumen de la Colección Innovemos: “Educación y diversidad cultural: lecciones desde la 
práctica innovadora en América Latina”.

*  Las fotografías de este artículo fueron facilitadas por Unesco.

Desde su creación en el año 2001, la Red INNOVEMOS1, viene realizando un tra-

bajo de identificación, registro y difusión de experiencias educativas consideradas 

innovadoras en diversos ámbitos temáticos. El siguiente artículo expone algunos de 

los avances revelados en distintas escuelas latinoamericanas en torno a la educa-

ción en la diversidad cultural2.

EDUCAR EN LA DIVERSIDAD CULTURAL



DOCENCIA Nº 37	 MAYO 200946

R E F L E X I O N E S  P E D A G Ó G I C A S

Desde el nacimiento de las repúblicas y hasta 
muy entrado el siglo XX, prevaleció una política esta-
tal “asimilacionista”, que consideraba las lenguas y las 
costumbres de los pueblos originarios y afrodescen-
dientes como obstáculos para su incorporación a los 
procesos de modernización nacionales. Las diferencias 
culturales, lingüísticas y raciales con que los niños in-
gresaban al sistema educativo eran consideradas una 
traba para el desarrollo de sus aprendizajes y posterior 
integración a la sociedad. Bajo este enfoque subyacía 
una concepción jerárquica, estática y cuantitativa de 
cultura basada en el prestigio social y/o en el poder, en 
función de su pretendido desarrollo, pujanza o estatus 
(Lluch y Salinas, 1996). Al interior de las escuelas esta 
perspectiva se tradujo en acciones discriminatorias por 
motivos étnicos, de género, de nacionalidad y de ideo-
logía, aspecto físico o procedencia geográfica, condición 
económica y social, entre otros.

Con el reconocimiento constitucional de la plura-
lidad étnica, lingüística y racial de las naciones, comien-
zan a generarse programas educativos para enseñar 
tanto las lenguas y culturas de las poblaciones indíge-
nas como la predominante occidental, aunque esto no 
implicara del todo una valoración plena de las culturas 
de procedencia de sus estudiantes. La oficialización 
de este enfoque bilingüe bicultural, que aparece en 
la década de los setenta, se orientó hacia el fortale-

cimiento identitario, con fuerte énfasis en el rescate 
de las lenguas originarias, creando para ello una insti-
tucionalidad dentro de los ministerios de educación 
encargada del diseño de políticas y programas exclu-
sivos para su población. Sin embargo, la crítica que se 
le formula a esta concepción es que conduce, aunque 
por diferentes caminos, a una misma consecuencia: 
la compartimentación de las culturas, la ausencia de 
intercambios, el aislamiento cultural. La cultura sigue 
siendo concebida como un todo cerrado y estático, 
se estereotipan las diferencias de acuerdo a una vi-
sión esencialista o purista de la cultura. Se pierde de 
vista el carácter interactivo en la construcción cultural, 
asumiendo una orientación de currículo complemen-
tario y no una perspectiva transversal y multidiscipli-
nar. Estas políticas se traducen muchas veces en una 
apreciación folclórica de las culturas o en la referencia 
a un pasado inmutable de las mismas, desconociendo 
su evolución o expresión actual.

Más recientemente, se busca transitar desde el re-
conocimiento de la multiculturalidad a la interculturali-
dad, es decir, del reconocimiento de la coexistencia de 
culturas distintas a que las relaciones entre las distintas 
culturas se basen en la tolerancia y el respeto de las 
diferencias. La aspiración de sociedades interculturales 
se sustenta en una concepción dinámica e interactiva 
de cultura, puesto que las personas son intérpretes 
activos de las culturas que heredan y que construyen 
todos los días, transformándolas con sus ideas, viven-
cias, representaciones y decisiones. En tanto declara-
ción política, el enfoque intercultural se sustenta en 
una visión de derecho, constitutiva de toda sociedad 
democrática, considerando la diversidad cultural como 
legítima, indivisible de los otros derechos humanos, e 
indispensable para la construcción de una sociedad 
justa y con cohesión social. Ésta es asumida hoy por 
nuestros países como la exigencia de reparación de 
una “deuda histórica” con los pueblos originarios por 
parte de la sociedad mayoritaria blanca o mestiza, para 
dar a las etnias el lugar que se merecen en la sociedad, 
que es un lugar de iguales. Por su parte, los pueblos in-
dígenas interpretan la “inter-culturalidad” en un sentido 
sociopolítico y despliegan su defensa como proyecto 
de emancipación frente al liberalismo económico y a 
los procesos de globalización cultural o simbólica, que 
amenazan con hacer desaparecer sus culturas (Luna 



47

RE
FL

EX
IO

N
ES

 P
ED

A
G

Ó
G

IC
A

S

e Hirmas, 2005). Sin embargo, la aspiración de la inter-
culturalidad ha significado el tránsito desde políticas de 
educación para indígenas a una educación intercultural 
para todos. Para combatir la discriminación se requiere 
una educación intercultural no sólo con los sectores 
discriminados, sino principalmente, con los que discri-
minan, una educación que coopere en la edificación de 
sociedades más justas, fraternas y solidarias, que edu-
que en las muchas maneras de ser ciudadanos en una 
democracia auténticamente multicultural.

Entendemos que una educación intercultural para 
todos aborda tres aspectos fundamentales: la pertinen-
cia, la convivencia y la inclusión (UNESCO, 2005a). La 
pertinencia se refiere a la relevancia cultural y significa-
ción de los aprendizajes que tienen lugar en la escuela, 
es decir, si se trabajan los temas de la identidad, si se 
les reconoce a los alumnos sus experiencias, saberes 
previos y visiones de mundo. La formación para la con-
vivencia intercultural implica enseñar no sólo sobre 
otras culturas, sino también que existen distintos pun-
tos de vista, estilos comunicativos e interpretaciones de 
la realidad; enseñar a resolver conflictos que surgen de 
las diferentes posiciones; enseñar a reconocer los dere-
chos propios tanto como los de otros; y enseñar cómo 
se han dado históricamente y hasta hoy las relaciones 
entre culturas en nuestro continente, estimulando una 
posición crítica y transformadora al respecto. Este es 
el aspecto menos observado en la búsqueda de expe-
riencias de educación intercultural y una tarea priorita-
ria de la escuela latinoamericana. Por último, la inclusión 
intercultural consiste en instituciones educativas que 
consideran al máximo la desigualdad de oportunidades 
con que ingresan y desarrollan sus estudios niñas, niños 
y jóvenes, cualquiera sea su condición individual, social 
o cultural y se comprometen a hacer un análisis crítico 
sobre lo que es posible hacer desde la escuela para 
mejorar el aprendizaje y asegurar la participación de 
todo el alumnado (Booth y Ainscow, 2004). 

Las políticas educativas de atención a los pueblos 
indígenas y afrodescendientes han coincidido a su vez, 
con la atención a la población que sufre mayor pri-
vación socioeconómica y bajos indicadores educativos. 
Las minorías culturales generalmente viven, en mayor 
proporción, realidades de pobreza y de pobreza ex-
trema. A las que se agregan, de manera sinérgica, otras 

asimetrías, como la política (la posibilidad de hacer es-
cuchar su voz), la social (la calidad de vida o ausencia de 
opciones), y, desde luego, la educativa (Schmelkes, 2001). 
Por ello, la educación para indígenas, afrodescendien-
tes, minorías lingüísticas, religiosas, migrantes y otros, se 
ha traducido por lo general en políticas focalizadas de 
compensación de las asimetrías educativas. El problema 
es que esto se ha hecho muchas veces desconociendo 
sus necesidades educativas, sus características cultura-
les, cosmovisión y expectativas de desarrollo, mientras 
las políticas educativas nacionales continúan aplicán-
dose bajo enfoques homogéneos y estandarizados. 
En este sentido, las políticas interculturales deben ser 
consideradas políticas de largo plazo, que transformen 
“las estructuras simbólicas sobre las que se construyen 
las relaciones sociales entre los diferentes, pueden ser 
complementadas con políticas multiculturales de acción 
afirmativa y de educación compensatoria, pero nunca 
ser sustituidas por ellas” (Tubino, 2004).

Reflejo de esta situación es que las políticas de 
educación intercultural se han focalizado en zonas ru-
rales con mayor concentración indígena o afroamerica-
na, desatendiendo su masiva presencia en las ciudades, 
desconociendo los procesos migratorios, de desplaza-
miento y la inmersión en un panorama de progresiva 
globalización cultural y económica. 

“Fuente de intercambios, de innovación y de crea-
tividad, la diversidad cultural es, para el género humano, 
tan necesaria como la diversidad biológica para los or-
ganismos vivos” (Declaración Universal de la UNESCO 
sobre Diversidad Cultural, Art.1).  Así han valorado 
las diferencias culturales quienes lideran experien-
cias de innovación educativa en este campo, conside-
rando que las particulares y diversas formas de vida, 
cosmovisiones, prácticas productivas y manifestaciones 
creativas, constituyen un factor de enriquecimiento y 
desarrollo para la escuela y la sociedad en que ésta se 
desenvuelve. 

Unas veces, la acción transformadora emerge 
desde el interior de la escuela y sus docentes, ya sea 
insatisfechos con los bajos resultados académicos; pre-
ocupados por los altos niveles de repitencia, deserción 
y abandono; interesados en fortalecer la identidad y la 
autovaloración, o bien en ampliar las oportunidades de 

EDUCAR EN LA DIVERSIDAD CULTURAL



DOCENCIA Nº 37	 MAYO 200948

R E F L E X I O N E S  P E D A G Ó G I C A S

continuidad educativa de sus estudiantes. Otras veces 
las mismas comunidades, alertadas por la pérdida de 
la lengua originaria y la desvalorización de la propia 
cultura, procuran promover el arraigo de los jóvenes, 
afirmando su lengua, costumbres, valores comunitarios, 
formas de organización y prácticas productivas comu-
nales, favoreciendo espacios de aprendizaje para acce-
der a otros conocimientos relevantes a su desarrollo 
social y económico. En otras ocasiones, las experiencias 
surgen de la convicción que el mejoramiento de las 
relaciones de convivencia, la aceptación y valoración de 
las diferencias, el desarrollo de la autoestima, la reso-
lución pacífica de conflictos, es el mejor antídoto para 
educar para la paz, especialmente entre aquellos que 
se han visto afectados por la violencia, la discrimina-
ción y la marginación social. En muchas de las iniciativas 
descritas las acciones involucran a ONG, nacionales e 
internacionales, fundaciones de iglesia o la sociedad civil 
organizada, las que apoyan un trabajo interconectado 
entre la escuela, las familias y comunidades. 

Las experiencias que ilustran este estudio se han 
concentrado en atender uno o más de los tres ejes de 
una educación intercultural para todos y 
más propiamente el de la pertinencia o 
de fortalecimiento de la identidad cul-
tural. En este sentido, consideramos 
relevante avanzar en la identifica-
ción y desarrollo de experiencias 
innovadoras en sectores 
multicultu- rales, donde 
indígenas, mes t i zo s , 
a f r o - descen-
d i e n -

tes, migrantes rurales o fronterizos, desplazados, des-
cendientes de europeos, u otros, se cruzan en una 
convivencia muchas veces compleja, caracterizada por 
la discriminación y la marginación social, cultural y eco-
nómica, propia de las urbes en expansión.

Del análisis de las innovaciones es posible obser-
var tres focos de intervención: la relación entre escuela 
y cultura comunitaria, la relación prácticas pedagógicas 
y aprendizajes significativos, y la relación entre gestión 
educativa y convivencia en la diversidad. Es preciso des-
tacar que las experiencias generalmente emprenden 
acciones en cada uno de estos ámbitos, lo que las hace 
más efectivas. A continuación se irán destacando algu-
nas lecciones aprendidas acudiendo a los testimonios 
que ofrecen las experiencias relacionadas con los tres 
vectores mencionados.

a) Primer foco: Relación escuela-comunidad

• La escuela incorpora a la comunidad y ésta 
aporta sus conocimientos y colaboración directa en 
los procesos de enseñanza-aprendizaje

Las escuelas son comunidades de participación y 
aprendizaje en las que no sólo aprenden los estudiantes, 
sino también los docentes y familias. En las experiencias 

analizadas, el centro educativo se pone al servicio de 
la comunidad y se convierte en un eje de desarrollo 
local. Se rompen los muros y la escuela se vuelve un 
nuevo espacio de la comunidad; la escuela no está 
“en” la comunidad, “es” de la comunidad (UNICEF-
MINEDUC, 1999). 



49

RE
FL

EX
IO

N
ES

 P
ED

A
G

Ó
G

IC
A

S

Apoyarse en el conocimiento y soporte pedagó-
gico de los padres y comunidad, suele ser un elemento 
potenciador de la capacidad de los centros educati-
vos para educar y es un factor altamente estimulante 
para los aprendizajes de niños, niñas y jóvenes. Así en 
Bolivia, ciudad de Oruro, el aprendizaje de la músi-
ca tradicional propia de Karankas, Soras y Urus, tiene 
como punto de partida las experiencias de vida y la 
herencia cultural de los mayores. Los contenidos teó-
ricos se desarrollan al mismo tiempo que los prácticos, 
conjugando el estudio acerca de la persistencia y resis-
tencia cultural, el conocimiento de la vida comunitaria, 
los aspectos socioculturales, económico-productivos, 
el conocimiento específico de la música andina, o de 
los instrumentos autóctonos, con el dominio de técni-
cas de respiración, ejecución instrumental, coreografía 
e interpretación musical. La música se convierte en 
un eje articulador del currículo y se vincula con otros 
aprendizajes como la danza, las poesías, la ritualidad an-
dina, la solidaridad y la hermandad. Los conocimientos 
se adquieren no sólo durante los estudios, sino tam-
bién en la vida cotidiana y el diálogo con los mayores. 
Los talleres se imparten con participantes de distintas 
escuelas y en distintos barrios. Éstos culminan cada 
año con la realización de presentaciones públicas que 
muestran la satisfacción de compartir aprendizajes y la 
voluntad de aprender y transmitir saberes ancestrales. 
A través de la música se recrea la experiencia del ser 
comunitario en la cultura andina. 

En el centro educativo de Quicaví (Chiloé, Chi-
le) se ha desarrollado un canal de televisión abierto 
a la comunidad, que, por un lado, ha actuado como 
medio para mejorar los aprendizajes y, por otro, ha 
promovido la comunicación e intercambio de ex-
periencias culturales y educativas entre las familias 
y la comunidad. La programación tiene un fuerte 
énfasis en el rescate de la identidad cultural, entre-
vistando a personas de la localidad y filmando rela-
tos y lugares que recuerdan la historia comunitaria, 
costumbres, festividades, actividades productivas y 
artesanales, entre otras. Se recogen también las ne-
cesidades formativas de las organizaciones sociales 
y productivas, dando origen a conversaciones co-
munitarias donde se presentan nuevos temas de in-
terés y necesidades emergentes de capacitación en 
áreas productivas. En la planificación y organización 

de los programas participan alumnos y alumnas, pro-
fesores, familias y otras personas de la comunidad. La 
programación televisiva es reporteada, editada y pro-
ducida en videos educativos por los alumnos, quienes 
incluyen el registro en terreno de múltiples actividades 
desarrolladas en su localidad. Todos los alumnos de la 
escuela participan en una serie de talleres extrapro-
gramáticos, preparatorios para su inserción en el pro-
yecto de televisión: folclore, animación, teatro, cámara, 
periodismo, producción, investigación, transmisión y 
puesta al aire. El uso motivacional de las tecnologías 
audiovisuales, asociado con los recursos del entorno 
local y los aportes de la comunidad, permiten que los 
estudiantes adquieran una serie de aprendizajes bási-
cos que gozan de plena validez entre ellos.

El rescate y uso del patrimonio cultural material e 
inmaterial, permiten cambiar prejuicios o concepciones 
respecto de una jerarquía entre las diferentes culturas, 
prejuicios que subyacen en las prácticas educativas 
tradicionales. Se supera así, el modelo educativo que 
pretende inculcar los valores universales y nacionales 
sobre la verdad, el bien o lo bello; y la exaltación de 
una sociedad portadora de la civilización y los valores 
modernos. De esta forma, la escuela le devuelve a la 
comunidad el sentido y valor de su identidad cultural.

• Las escuelas adaptan el currículo y la enseñan-
za a los contextos de vida y cultura de las comunida-
des indígenas, afrodescendientes u otras

Para responder con pertinencia y relevancia 
a las necesidades educativas, el currículo articula 

EDUCAR EN LA DIVERSIDAD CULTURAL



DOCENCIA Nº 37	 MAYO 200950

R E F L E X I O N E S  P E D A G Ó G I C A S

los conocimientos, habilidades, concepciones y 
creaciones de los pueblos originarios al currículo 
básico, lo que permite a los educandos aprender 
inmersos en la dinámica y problemática cultural, social 
y económica. Uno de los primeros pasos obligado 
en varios proyectos para responder a los problemas, 
demandas y exigencias de desarrollo educativo local, 
es el diagnóstico inicial. Esto ha permitido a muchas 
instituciones descubrir las herramientas, recursos 
y competencias humanas de que disponen; sopesar 
el compromiso y las voluntades con que cuentan; 
identificar las posibilidades de proyección laboral y 
cultural e; identificar puntos de partida. 

Un riesgo frecuente en los proyectos que relevan 
la cultura local, es el de generar un “enclaustramiento 
cultural”, producto de una postura fundamentalista 
y de una idealización de lo indígena, que conduce 
al rechazo de todo lo que proviene de afuera por 
considerarlo dañino para la construcción de una 
identidad local propia. Esto no permite ver los aportes 
de otras culturas, ni los puntos de encuentro entre 
ellas, marginando aquellas que son minoritarias. Este 
es un riesgo que el Centro Educativo Indígena de 
Escobar Arriba, Ceniesar (Sucre, Colombia) ha sabido 
enfrentar elaborando un currículo que “recoge lo 
mejor de occidente, representado en los avances 
metodológicos para la enseñanza de las ciencias, y el 
conocimiento zenú para estructurar áreas del saber, 
temas de parcelación didáctica y prácticas docentes 
que afiancen tanto los conocimientos étnicos como 
los occidentales”.

b) Segundo Foco: prácticas pedagógicas y 
aprendizajes significativos

Las experiencias innovadoras de diversidad cultu-
ral revelan un cambio muy importante en los modos 
de enseñar y aprender, motivo por el cual es funda-
mental relevar las estrategias y prácticas educativas 
como elementos claves del cambio. Se ha observa-
do que la mayor parte de las innovaciones propicia 
aprendizajes significativos, de naturaleza activa y socio-
constructiva, tanto por las cualidades de participación 
y creación que demandan de los alumnos como por la 
integralidad en la elaboración del conocimiento.

• Los alumnos son protagonistas activos en sus 
procesos de aprendizaje 

La necesidad de fortalecer la identidad cultural 
del niño comprende la capacidad de generar ambien-
tes propicios para el diálogo creativo y constructivo 
de aprendizajes. Un posible riesgo puede ser el de 
poner excesivo énfasis en los contenidos curriculares 
(conocimientos culturales) y no en las interacciones 
entre el docente y los alumnos y de éstos entre sí, y 
en las actitudes y acciones necesarias para construir 
los aprendizajes. Este riesgo claramente reduce los 
“contenidos culturales”, pues no permite ampliarlos 
para abarcar lo que los mismos niños y niñas pue-
den entregar en un contexto de intercambio y diálogo 
donde se sientan realmente escuchados y valorados. 
Paradójicamente, la identidad que quiere fortalecer es 
descontextualizada, porque está vinculada al pasado, 
a la “tradición” de los antepasados, más que a la vida 
cotidiana actual de los niños. Es decir, la atención a las 
raíces culturales no siempre va acompañada de una 
preocupación por el “presente cultural” de los niños 
y sus complejos sentidos de pertenencia, compuestos 
por muchos referentes simbólicos que articulan la tra-
dición indígena o cultural con otros variados códigos 
culturales vigentes. “En esta articulación, que es propia 
de la dinámica natural de la cultura y de la construc-
ción de identidades, también se encuentra una forma 
de ser propiamente indígena que la escuela tiene que 
hacerse cargo de fortalecer” (Luna e Hirmas, 2005). 

Un buen ejemplo de la centralidad del alumno se 
refleja en el proyecto de investigación sobre la historia 
y cultura de pajonal en el Centro Educativo Pajonal 
(Sucre, Colombia). Según su evaluación, la enseñanza 
de las ciencias sociales ha significado un vacío en la 
comprensión y valorización de la historia, porque no 
han partido del aprendizaje de su propia historia. Ellos 
no sólo han innovado incorporando al currículo temas 
referentes a la cultura autóctona, sino también aplican-
do nuevas estrategias pedagógicas, como la del “texto 
libre” de Freinet, para partir de la realidad más próxi-
ma de los estudiantes. Éstos realizan salidas de campo 
para recolectar información por medio de entrevistas, 
fotografías y grabaciones, para luego plasmar sus vi-
vencias en la escritura e ilustración de un texto. Las y 



51

RE
FL

EX
IO

N
ES

 P
ED

A
G

Ó
G

IC
A

S

los jóvenes se hacen protagonistas y co-responsables 
de su propio proceso de enseñanza-aprendizaje, me-
diante la participación activa en todas las fases de pro-
ducción y edición de textos: recolección y escritura; 
reflexión, discusión y corrección de los textos para 
elegir los “mejores”; diseño, impresión, reproducción y 
divulgación de los mismos, mediante correspondencia 
interescolar, diarios murales, revistas u otras formas.

Emprender una acción pedagógica a partir del 
conocimiento local y provocar en los estudiantes el 
interés por lo propio, ha significado que los docentes, 
padres y comunidad, investiguen y estudien su patrimo-
nio cultural, lengua, historia, rituales, fiestas populares, 
cosmovisión, conocimientos medicinales, productivos y 
artesanales. El equipo pedagógico del área de ciencias 
sociales y ciencias naturales del Colegio Pukllasunchis 
en Cusco (Perú), inició en 1997 un trabajo con plantas 
aromáticas y medicinas andinas que implicó la revisión 
de documentos con información de la localidad y la 
realización de entrevistas y encuestas a profesionales 
y pobladores de mayor edad. Les significó también ca-
pacitarse en el conocimiento y uso de plantas medici-
nales y aromáticas, acudiendo para ello a los expertos 
de Pukllasunchis.

• Se trabaja interdisciplinariamente, se aprende 
integralmente y se ocupan otros espacios educativos

La interdisciplinariedad no consiste solamente en 
vincular áreas de conocimiento, sino utilizar una peda-
gogía que permita integrar contenidos de tipo concep-
tual, procedimental y actitudinal. Así, en Pukllasunchis, 
la elaboración de productos vegetales como cremas, 
infusiones y jarabes medicinales, implicó la movilización 
de conocimientos sobre las técnicas y procedimientos 
para hacer los productos, conocimientos sobre la mor-
fología y fisiología de las plantas, el desarrollo de una 
actitud de respeto al momento de recogerlas y usar-
las, y una actitud cooperativa mientras se desarrollaba 
cualquier actividad productiva.

 
Las actividades educativas fuera del aula resultan 

un mecanismo ideal para aprender. Éstas facilitan no 
sólo el descubrimiento y la exploración, a partir de 
la observación directa de los fenómenos, sino tam-
bién el ejercicio práctico de diferentes habilidades. En 

Pukllasunchis, los estudiantes deben cosechar plantas 
aromáticas y medicinales siguiendo las indicaciones del 
ciclo lunar, elaborar abonos que enriquezcan la calidad 
del suelo, entrevistar a pobladores para conocer su 
uso, o realizar experimentos para el control biológico 
de pestes. El desarrollo de competencias relacionadas 
con el “saber hacer” es común a varias de las expe-
riencias analizadas, entendiendo que éstas implican un 
saber hacer con conciencia. El actuar competente se 
caracteriza por “una acción discernida, donde la per-
sona no se limita a aplicar un sistema previo, sino que 
va elaborando el curso de su propia acción” (Guerre-
ro 2001, en Zavala y otros, 2006).

En la Escuela secundaria Rafael Ramírez de Te-
pexoxuca, Puebla (México), la articulación de los con-
tenidos técnicos y especializados de la educación se-
cundaria con los saberes locales ha resultado una vía 
privilegiada para hacer de la educación un factor de 
desarrollo. A modo de ejemplo, todo lo que tiene que 
ver con cultivo de especies agrícolas (selección de se-
millas, siembra, deshierbe y remoción de tierras, cose-
cha, etc.), se puede relacionar con el saber especializado 
de la fotosíntesis (seres vivos, célula, órganos vegetales, 
genética, respiración, reproducción…). La escuela valida 
el saber de la comunidad y de los padres, invitándolos 
a transmitir sus conocimientos y desarrollar las habi-
lidades requeridas durante los mismos procesos pro-
ductivos. En esta y otras experiencias, la adaptación del 
calendario escolar a los ciclos de vida de la comunidad 
es una manifestación más del grado de autonomía con 
que actúa la escuela y de su capacidad para adaptar la 
oferta educativa y el currículo a la diversidad.

EDUCAR EN LA DIVERSIDAD CULTURAL



DOCENCIA Nº 37	 MAYO 200952

R E F L E X I O N E S  P E D A G Ó G I C A S

· Uso y desarrollo de la lengua materna como un 
vehículo fundamental de aprendizaje y comunicación

Los estudios demuestran que la enseñanza com-
binada de la lengua materna y la lengua dominante 
permite a las niñas y niños obtener mejores resulta-
dos en la escuela, a la vez que estimula su desarrollo 
cognitivo y su capacidad para el estudio. Puesto que la 
lengua propia constituye para cada individuo un bien 
único e inestimable –entre otras cosas, por la estre-
cha relación entre el idioma y la cultura– la enseñanza 
en y de la lengua materna requiere una consideración 
fundamental en los sistemas educativos, para lograr los 
objetivos que se propone. Varias experiencias orien-
tadas a la enseñanza y revalorización de la lengua y 
cultura originarias, incorporan como profesores a 
personas que manejan la lengua de la comunidad y 
pueden comunicar su tradición, historia y cosmovisión 
indígena. El problema es que no siempre quienes ma-
nejan la lengua saben cómo enseñar o desarrollar una 
pedagogía apropiada. Es así como en la comunidad 
aborigen de Yacuy, y más tarde en siete escuelas del 
departamento de San Martín (Argentina), se han im-
plementado estrategias pedagógicas de participación 
e innovación en Educación Bilingüe Intercultural (EBI). 

El proyecto se ha concentrado especialmen-
te en la formación y asesoramiento 

de maestros, auxiliares y jóvenes 
bilingües, que se desem-

peñan en la 
e d u c a -

ción no formal, para capacitarlos como educadores 
especialistas en EBI. Además se les ofrece la garantía 
de iniciar o continuar estudios superiores con el apor-
te de becas y tutorías en sus estudios.

c) Tercer foco: Gestión institucional y cultura 
escolar pluralista

	 Un proyecto educativo de atención a la di-
versidad para ser efectivo debe promover que todos 
los actores de la escuela estén debidamente represen-
tados y que las decisiones importantes se generen a 
través de procesos deliberativos amplios. Esto implica 
un estilo de gestión basado en la confianza. Se espe-
ra que los docentes presenten sus iniciativas, trabajen 
colaborativamente para llevarlas a cabo, y las evalúen 
como una responsabilidad compartida. Se confía tam-
bién en la capacidad de los estudiantes para planificar 
y ejecutar su trabajo con autonomía, compromiso y 
responsabilidad. Se les invita a participar activamente 
en la construcción de una convivencia pluralista que 
desarme todo prejuicio e impulso discriminador. Asi-
mismo, aumentan las instancias para la participación 
de los padres y agentes de la comunidad, recogiendo 
sus expectativas y necesidades en los proyectos edu-
cativos institucionales; recibiendo sus aportes cultura-
les, fomentando sus potencialidades para el liderazgo 
del centro, y disponiendo los espacios para su propia 
formación.

· Docentes activos en el proceso de innovación 
curricular y gestión del cambio educativo

Un buen número de las innovaciones anali-
zadas se sustenta en un trabajo articula-

do entre docentes de las 
diversas áreas 
y entre éstos 

y sus equi-



53

RE
FL

EX
IO

N
ES

 P
ED

A
G

Ó
G

IC
A

S

pos directivos; y en una reflexión crítica de sus prácticas 
educativas, aspectos clave para la formación de comu-
nidades de aprendizaje. En varias experiencias definen 
juntos un programa de autoformación permanente y 
asumen responsablemente el seguimiento y evaluación 
de los procesos. 

En la Escuela Antonio de Oreña, inserta en la 
comunidad indígena rarámuri de la Sierra Tarahumara 
(México), los educadores realizan un sólido trabajo de 
investigación y reflexión curricular, haciendo un aná-
lisis crítico de la realidad y vinculando la propuesta 
educativa a la comunidad. Esto demanda del equipo 
directivo la definición de un nuevo perfil docente, la 
realización de diagnósticos participativos, la detección 
de necesidades de formación, y la definición de estra-
tegias y mecanismos de formación, acompañamiento y 
evaluación del desempeño de los docentes.

Los procesos de autogestión de las escuelas re-
quieren instituciones sólidas y organizadas: que cuenten 
con equipos comprometidos y responsables con su 
trabajo, capaces de implementar dinámicas democráti-
cas y participativas, abiertas a la comunidad. La Escuela 
Antonio de Oreña, evalúa no sólo los aprendizajes de 
sus estudiantes, sino también sus prácticas pedagógicas 
e institucionales. Estos procesos han permitido forta-
lecer aspectos organizativos tales como: la división del 
trabajo; definición de responsabilidades; fortalecimiento 
de las autoridades escolares locales; toma de decisiones 
colectiva; comunicación institucional adecuada y admi-
nistración de liderazgo compartido.

· Potenciación del liderazgo y organización juve-
nil para la formación democrática y pluralista

Desarrollar la autonomía e identidad mediante 
la creación de espacios para la participación y ejerci-
cio del liderazgo juvenil, es un propósito y estrategia 
fundamental de ciertas innovaciones. Se ha visto la 
importancia que revisten las instancias de trabajo co-
laborativo en la programación y ejecución de proyec-
tos de aprendizaje y convivencia, en la construcción 
de normas de convivencia, o el ejercicio del gobierno 
estudiantil, a través de agrupaciones que responden 
a sus distintos intereses. Ello fortalece la autoestima 
de los alumnos y alumnas y el conocimiento de sus 
múltiples capacidades; y les permite también jugar dis-
tintos roles en la planeación y ejecución de proyectos 
colectivos, haciéndoles conscientes de lo que pueden 
lograr unidos. 

El centro educativo Tatusin Maxakwaxi de la Co-
munidad de San Miguel de Huaixitita, ha considerado 
el fomento del liderazgo juvenil como un aspecto re-
levante en la formación de sus estudiantes, prepara-
torio para la participación pública comunitaria. Aquí la 
comunidad creó su propia escuela secundaria, respal-
dada por la Asociación Jalisciense de apoyo a Grupos 
Indígenas (AJAGI), en México, 1995. Mediante la par-
ticipación en asambleas de alumnos se ha estimulado 
la formación, organización y comunicación entre estu-
diantes, con sus maestros(as) y con los representantes 
de los padres de familia. Se trata, además, de instancias 
transformadoras de la participación local, que en este 
caso han impulsado la inclusión de las mujeres y jóve-
nes de secundaria para participar activamente en sus 
propias asambleas, e introducirlas en las actividades 
comunitarias. 

 
· Diálogo intercultural, ruptura de estereotipos 

y prejuicios, combate a la discriminación

La escuela como espacio para la apropiación de 
conocimiento de la vida social debe trabajar en la 
construcción de nuevos patrones de convivencia, ya 
que es en ésta donde se aprende acerca de los dere-
chos y responsabilidades que implica pertenecer y ser 
miembro de una sociedad. 

EDUCAR EN LA DIVERSIDAD CULTURAL



DOCENCIA Nº 37	 MAYO 200954

R E F L E X I O N E S  P E D A G Ó G I C A S

La discriminación y marginación que sufren los 
docentes de origen afrocolombiano en la institución 
de educación pública Entre Nubes Sur Oriental, de 
Bogotá (Colombia,) ha motivado el surgimiento de 
una propuesta de educación intercultural apoyada en 
la Cátedra de Estudios Afrocolombianos, incluida en el 
currículo desde el año 1998. Desde el año 2000 se ha 
buscado despertar en los estudiantes el respeto por las 
diferencias, bajar los niveles de agresividad y racismo, y 
estimular la solución negociada de conflictos dentro y 
fuera del aula, con alcance en la comunidad. Se aspira a la 
promoción y divulgación de los Derechos Humanos y el 
conocimiento,   valorización e interiorización de los aportes 
que los afrocolombianos han hecho a la construcción de 
la nacionalidad colombiana. La experiencia se desarrolla 
principalmente a través de la investigación protagónica 
de los estudiantes sobre la historia y producción cultural 
de origen negro, acudiendo para ello a la entrevista de 
actores sociales afrodescendientes, a la recolección y 
exposición de objetos originarios y representativos de 
su cultura y a la reproducción artística, principalmente 
música y danza. 

	
La creación de espacios alternos para motivar 

la participación y el diálogo, y la aplicación de reglas 
del juego compartidas, han hecho de ésta y otras 
experiencias, una realización exitosa. El uso de 
espacios no escolares para el aprendizaje implica 
una gran variedad de actividades que se realizan 
durante todo el curso escolar : visita a sitios históricos; 
participación en eventos culturales y organizativos 
de los afrobogotanos; el encuentro y diálogo con 
comunidades desplazadas; el intercambio epistolar 
entre jóvenes de distinto origen y de distintas 
instituciones escolares con proyectos similares; la 
participación en foros distritales sobre el tema, en 
compañía de algunos padres, y la producción de 
abundante material literario, biográfico, artístico y de 
difusión de lo afrocolombiano. 

Balance de las innovaciones

Los factores que facilitan el desarrollo de las 
experiencias tienen que ver sobre todo con factores 
subjetivos: el compromiso y responsabilidad de los 
diferentes actores, las diferentes modalidades de 

participación y las estrategias implementadas. A 
modo de ejemplo, en lo que refiere a las prácticas 
pedagógicas y aprendizajes significativos, los relatores 
valoran la presencia de docentes flexibles, abiertos al 
cambio, dispuestos a aprender, reflexivos y entusiastas; 
así como la generación de un clima de aprendizaje y 
participación que fomenta la investigación y el uso 
de una metodología activa. O bien, en lo que refiere 
a la gestión institucional y cultura escolar, mencionan 
la existencia de asesorías, acompañamiento y apoyo 
técnico, provenientes de las ONG, agencias de 
cooperación internacional, instituciones o programas 
de capacitación docente, y equipos técnicos 
provinciales, distritales o comunales.

Entre los factores que dificultan su implementación, 
en los aspectos de carácter institucional se menciona 
las malas relaciones entre el equipo directivo, algunos 
docentes y la comunidad, o un ejercicio directivo que 
desestima la participación de los padres. En cuanto a 
las prácticas pedagógicas y aprendizajes significativos 
se destaca, entre otros factores, la carencia de 
profesionales docentes especializados en educación 
intercultural bilingüe, que conozcan la lengua y cultura 
de la comunidad en la que desarrollan su trabajo; en 
relación al contexto, las precarias condiciones de 
vida de las familias: pobreza, baja escolaridad, bajos 
ingresos, niños a cargo de terceros debido a jornadas 
laborales extensas; padres adictos al alcohol o drogas, 
familias desplazadas por la guerra, que carecen de 
asistencia alimentaria y apoyo psicosocial. 

La sistematización de los logros e impactos 
de las experiencias refleja un alcance que muchas 
veces supera las expectativas iniciales y los objetivos 
propuestos. Durante el proceso de implementación 
de la innovación, tanto los impulsores del proyecto 
como las personas involucradas en la realización 
del mismo, han desarrollado nuevas competencias 
y se han planteado transformaciones ante desafíos 
emergentes. Pese a ello se recalca la necesidad de 
fortalecer el desarrollo de evaluación sistemática y 
retroalimentación de los propios proyectos, aspecto 
cuya importancia para el progreso y sustentabilidad 
de las experiencias reconocen sus líderes, pero que 
escasamente se aplica.



55

RE
FL

EX
IO

N
ES

 P
ED

A
G

Ó
G

IC
A

S

Referencias Bibliográficas

Booth T.; Ainscow, M. (2004) Índice de inclusión. Desarrollando el aprendizaje y la participación en las escuelas, 
UNESCO-CSIE, Centre for studies on Inclusive Education-CSIE-Bristol, Reino Unido.

Luna, L. e Hirmas, C. (2005) “Enfoques curriculares de educación intercultural en Chile: análisis para una 
propuesta de convivencia”. VI Congreso Latinoamericano de Educación Intercultural Bilingüe. Santiago de 
Chile, 25-27 de Octubre.

Red INNOVEMOS, Red Regional de Innovaciones Educativas para América Latina y el Caribe, 
www.redinnovemos.org , coordinada por UNESCO/OREALC.

Schmelkes, S. (2001) “Educación Intercultural”. Conferencia presentada en la inauguración del diplomado 
en Derecho y Cultura Indígena, impartido por la Asociación Mexicana de Naciones Unidas y el Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, en Tlalpan, México.

Tubino, F. (2004) “El interculturalismo latinoamericano y los Estados nacionales” en Educación, ciudadanía 
e interculturalidad. Memoria del I Foro Latinoamericano de Políticas Públicas en Educación. Cuetzalán del 
Progreso, Puebla, 2004. SEP, Coordinación General de Educación Intercultural y Bilingüe, Foro Latinoamericano 
de Políticas Educativas, Contracorriente y Observatorio Ciudadano de la Educación.

UNESCO (2002) “Declaración Universal sobre la Diversidad Cultural”. Serie sobre la Diversidad Cultural Nº 
1 y 2. Documento preparado por la Cumbre Mundial sobre el Desarrollo Sostenible, Johannesburgo, 26 de 
agosto- 4 de septiembre 2002.

UNESCO/OREALC (2005a) “Políticas de Atención a la Diversidad Cultural en Brasil, Chile, Colombia, México 
y Perú”, Santiago, Chile.

UNESCO/OREALC (2005b) “La Discriminación y el Pluralismo en la Escuela. Casos de Brasil, Chile, Colombia, 
México y Perú”, Santiago, Chile.

UNESCO/OREALC (2008) “Educación y diversidad cultural. Lecciones desde la práctica innovadora en 
América Latina”, Santiago, Chile.

UNICEF-MINEDUC (1999) ”Cada Escuela es un barco: cartas de navegación de comunidades que aprenden”, 
Santiago, Chile.

Zavala, V. et al, (2005) “Hacia la construcción de un proceso educativo intercultural: elementos para el debate 
Perú”. Ministerio de Educación, PROEDUCA-GTZ, Lima, Perú.

EDUCAR EN LA DIVERSIDAD CULTURAL




